# When Torah & Madda Collide Torah & Science, Part 1

Rabbi Ari Perl
7 Nisan 5780 April 1, 2020
Torah in Motion

## Torah U'Madda

As a general rule, the Centrist Orthodox community believes in the legitimacy of both Torah and Madda. In most Jewish day schools, students spend 12 years studying both.

The **problem** is that we do not teach our students **how to integrate Torah and Science**, and we don't give them the tools to handle **potential conflict between them**.

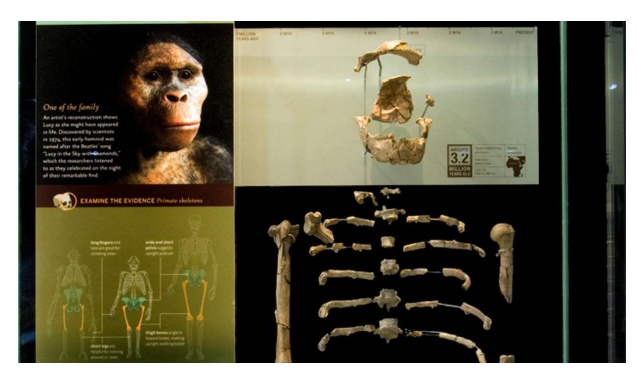
### Three Problems:

- 1. Loss of Integrity (College Campus)
- 2. Medical Halakha (End-of-Life, e.g.)
- 3. Public Health Policy (COVID-19, e.g.)



# Two Fundamental Challenges

- 1. Age of the Universe (5780 vs. 15B)
- 2. Evolution



Discovered by scientists in 1974, "Lucy" is one of the most complete skeletons found to date from the early hominids that flourished between 4 and 2 million years ago. The skeleton consists of bones from a single individual, presumably female, who stood well under 4 feet tall.



## Rambam's 'Two Paths': Torah & Science

#### ספר המצוות לרמב"ם מצות עשה ג

והמצוה השלישית היא שצונו לאהבו יתעלה וזה שנתבונן ונשכיל מצותיו ופעולותיו עד שנשיגהו

#### רמב"ם יסודי התורה ב הלכה א-ב

האל הנכבד והנורא הזה מצוה לאהבו וליראה אותו שנאמר ואהבת את ה' אלהיך, ונאמר את ה' אלהיך תירא. והיאך היא הדרך לאהבתו ויראתו, בשעה <u>שיתבונן האדם במעשיו וברואיו הנפלאים הגדולים</u> ויראה מהן חכמתו שאין לה ערך ולא קץ מיד הוא אוהב ומשבח ומפאר ומתאוה תאוה גדולה לידע השם הגדול...

#### <u>קנאת סופרים עהר"מ סה"מ עשה ג'</u>

ומה שלא כתב בחיבור היד ההתבונן במצות אלא מעשיו וברואיו הנפלאים לבד, משום דהתם בעיון מעשה בראשית איירי ולא שייך שם באותו ענין להזכיר מצותיו כי ההתבוננות במצות שייך לענין אחר דהיינו תלמוד התורה שיבאר בו הרב כל הצורך לקמן בהל' ת"ת

#### Kinat Soferim (R' Chananya Kazis, d. 1704 CE, Florence, Italy)

The reason Rambam omits from Mishneh Torah any discussion of studying Hashem's Mitzvot and mentions only 'His works & wonderous creations' is because there he is talking about the study of creation (science) which has nothing to do with the study of Mitzvot which is part of a separate activity, namely the Study of Torah, which Rambam elaborates on separately elsewhere.

Two Pathways for Ahavat Hashem: 1) Study of Torah 2) Study of Nature/Science Torah is not a science textbook; rather, a book about the relationship bet. God & Humanity

# Bereishit 1 is NOT a Science Lesson...

- (א) בְּרֵאשִׁית בָּרָא אֱלֹהֵים אָת הַשָּׁמַיִם וְאָת הָאָרֶץ:(ב) וְהָאָּרֶץ הָיְתָה תֹהוּ וָבֹּהוּ וְחַשֶׁךְּ עַל־פְּנֵי תְהַוֹם וְרַוּחַ אֱלֹהִים מְרַחֶפֶּת עַל־פְּנֵי הַמַּיִם:
- (ג) וַיָּאמֶר אֱלֹהָים יְהַי אָוֹר וַיְהִי־אְוֹר: (ד) וַיַּרְא אֱלֹהֵים אֶת־הָאוֹר כִּי־עֻוֹב וַיַּבְדֵּל אֱלֹהִים בִּין הָאַוֹר וּבִין הַחְשֶׁךְּ: (ה) וַיִּקְרָּא אֱלֹהֵים לְאוֹר` יוֹם וְלַחִשֶׁךְ קָרָא לַיְלָה וַיְהִי־עֵרֶב וַיְהִי־בֹקֵר יָוֹם אֶחָד: פ
- (ו) וַיָּאמֶר אֱלֹהִים יְהַי רָקִיעַ בְּתַּוֹדְ הַמֶּיִם וִיהַי מַבְדִּיל בָּין מַיִם לָמָיִם:(ז) וַיָּעַשׂ אֱלֹהִים" אֶת־הָרָקִיעַׂ וַיַּבְדֵּל בֵּין הַמַּיִּם 'אֲשֶׁר מִתַּחת לָרָקֹיעַ וּבִין הַמַּיִם אֲשֶׁר מֵעַל לָרָקִיעַ וִיְהִי־כֵן: (ח) וַיִּקְרָא אֱלֹהַיִם לָרָקִיעַ שָׁמָיִם וַיְהִי־עֶרֶב וַיְהִי־בַקֶר יָוֹם שֵׁנִי: פ
- (ט) וַיַּאמֶר אֱלֹהִים יִקּוֹוּ הַפַּיִם מִתַּחַת הַשָּׁמַיִּם אֶל־מָקוֹם אֶחָד וְתַרָאֶה הַיַּבָּשֶׁה וָיְהִי־כָן: (י) וַיִּקְרָא אֱלֹהִים לְיַבְּשָׁה (אֶל־מְקוֹם אֶחָד וְתַרָאֶה הַיַּבְּשֶׁה וְיְהִי־כָן: (י) וַיִּּאלְהִים מִּתְּחַת הַשְּׁמַיִּם תִּדְשֵׁא הָאָרֶץ דֶּשֶׁא עֶשֶׂב מַזְרִיע זֶרַערֹבוּ עַל־הָאֶרֶץ וַיְהִי־כָן: (יב) וַתּוֹצֵּא הָאָרֶץ דֶּשֶׁא עָשֶׂב מַזְרִיע זֶרַע לְמִינֵהוּ וְעֶץ עְשֶׁה־פְּרְי אֲשֶׁר זַרְעוֹ־בִּוֹ לְמִינֵהוּ וַיִּרְא אֱלֹהִים כִּי־טְוֹב: (יג) וַיִּהִי־עֵרֶב וַיִּהִי־בַּקֵר יִוֹם שִׁלִישִׁי: פּ
- (יד) וַיַּאמֶר אֱלֹהִים יְהֵי מְאֹרֹת ֹבִּרְקִיעַ הַשָּׁמַׂיִם לְהַבְדְּיל בִּין הַיַּוֹם וּבֵין הַלְּיְלָה וְהִיְוּ לְאֹתֹת ֹוּלְמָוֹעֲדִים וּלְיָמִים וְשָׁנִים: (טו) וְהָיְוּ לִמְאוֹרֹת בְּרְקִיעַ הַשְּׁמִיִם לְהָאֻיר עַל־הָאֶרֶץ וִיְהִי־כָן: (טז) וַיַּעַשׂ אֱלֹהִים אֶת־שְׁנֵי הַמְּאֹרָת הַגְּדֹלְים אֶת־הַפָּאוֹר הַגָּדֹל לְמֶמְשֶׁלֶת הַלֹּיְלָה וְאֶת הַכּּוֹכָבְים: (יז) וַיִּתֵּן אֹתֶם אֱלֹהִים בִּרְקִיעַ הַשְּׁמֵיִם לְהָאִיר עַל־הָאָרֶץ: (יח) וְלִמְשׁל בַּיִּוֹם וּבַלַּיְלָה וְלְהַבְּדִּיל בִּין הָאוֹר וּבִין הַתֹשֶׁךְ וַיַּרָא אֱלֹהִים כִּי־טְוֹב: (יט) וָיְהִי־עֶרֶב וִיְהִי־בָּקֶר יָוֹם רְבִיעִי: פּ
- (כ) וַיָּאמֶר אֱלֹהִים יִשְׁרְצִוּ הַמַּיִּם שֶׁרֶץ נַפֶשׁ חַיָּה וְעוֹף יְעוֹפֵף עַל־הָאֶׂרֶץ עַל־פְּנֵי רְקִיעַ הַשָּׁמִים: (כא) וַיִּבְרָא אֱלֹהִים אֶת־הַתּּנִּינֶם הַגְּדֹלֵים וְאֵת כָּל־נַפֶשׁ הָחַיָּהוֹ הָרֹמֶשֶׁת אֲשֶׁר שָׁרְצוּ הַמַּיִם לְמִינֵהֶם וְאֵת כָּל־עְוֹף כָּנָף לְמִינֵהוּ וַיַּרְא אֱלֹהִים כִּיסְוֹב: (כב) וַיְבָרֶדְּ אֹתֶם אֱלֹהִים לֵאמֹר פְּרָוּ וּרְבוּ וּמִלְאִוּ אֶת־הַמַּיִּם בַּיַּמִּים וְהָעִוֹף יֶרֶב בָּאָרֶץ: (כג) וְיְהִי־עֶרֶב וַיְהִי־בַקר יִוֹם חֲמִישִׁי: פ
  - (כד) וַיַּאמֶר אֱלֹהִים תּוֹצֵּא הָאָׂרֶץ נֶפֶשׁ חַיָּה לְמִינָה בְּהֵמֶה וָרֶמֶשׁ וְחָיְתוֹ־אֶרֶץ לְמִינָה וַיְהִי־כֶן: (כה) וַיַּעֵשׁ אֱלֹהִים אֶת־חַיַּּת הָאָרֶץ לְמִינָהּ וְיֶרֶא לְמִינָהּ וְיֶרָא אֱלֹהִים כִּי־טְוֹב: וְאֶת־הַבְּהֵמָה לְמִינָהּ וְאֵת כָּל־רֶמֶשׁ הָאֲדָמָה לְמִינֶהוּ וַיַּרְא אֱלֹהִים כִּי־טְוֹב:
  - (כו) וַיַּאמֶר אֱלֹהִים נָצְשֶׂה אָדֶם בְּצַלְמֵנוּ כִּדְמוּתֵנוּ וְיִרְדּוּ בִדְגַּת הַיָּם וּבְעוֹף הַשָּׁמַיִם וּבַבְּהַמָה וּבְכָל־הָאָרֶץ וּבְכָל־הָרֶמֶשׁ הָרֹמֵשׁ עַל־ הָאָרֶץ:(כז) וַיִּבְרָא אֱלֹהִים אֶת־הָאָדֶם בְּצַלְמוֹ בְּצֵלֶם אֱלֹהִים בָּרָא אֹתְוֹ זָכַר וּנְקַבֶּה בָּרָא אֹתָם: (כח) וַיְבֵרֶדְ אֹתִם אֱלֹהִים וַוּּאמֶר לָהֶּם אֱלֹהִים פְּרִוּ וּרְבֵּוּ וּמִלְאִוּ אֶת־הָאָרֶץ וְכִבְשֵׁהָ וּרְדוּ בִּדְגַת הַיָּם וּבְעַוֹף הַשָּׁמֵיִם וּבְכָל־חַיֻּה הָרֹמֶשֶׁת עַל־הָאָרֶץ:
  - (כט) וַיַּאמֶר אֱלֹהִים הִנֵּה נָתַּתִּי לָכֶּם אֶת־כָּל־עֲשֶׂבּו זֹרֵע אֲשֶׁר עַל־פְּנֵי כָל־הָאֶׂרֶץ וְאֶת־כָּל־הָעֶץ אֲשֶׁר־בִּוֹ פְרִי־עֵץ זְרֵע לָכֶם יְהְיֶה ערבּל (ל) וְלְכָל־חַיַּת הָאָרֶץ וּלְכָל־עוֹף הַשָּׁמִּיִם וּלְכָלוֹ רוֹמֵשׁ עַל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־בּוֹ נָפֶשׁ חַיָּה אֶת־כָּל־יָרֶק עֲשֶׂב לְאָכְלֶה וַיְהִי־כָן:(לא) וַיִּרְא ת־כָּל־אֲשֶׁר עָשָׂה וְהִנֵּה־טַוֹב מְאָד וַיְהִי־עֶרֶב וַיְהִי־בַׁקֶּר יָוֹם הַשִּׁשִׁי: פּ

# 6 'Days' of Creation

1) What does a 'day' of creation mean?

Certainly not 24 hrs. How do we know?

B/c the significance of a 24 hr day is the rotation of earth on its axis relative to the sun, which wasn't created until day 4. Clearly the term 'Yom' in Bereishit 1 does not mean 24 hrs.

2) What are 'evening' & 'morning' in Bereishit 1?

בראשית א:ה

וַיִּקְרָא אֱלֹהִים לָאוֹר יֹוֹם וְלַחֹשֶׁךְ קָרָא לֵיְלָה **וַיְהִי־עֶרֶב וַיְהִי־בַקֶּר** יַוֹם אֶחָד:

#### אבן עזרא בראשית א:ה

ערב קרוב מטעם חשך, ונקרא כך שנתערבו בו הצורות. ובקר הפך ערב, שיוכל אדם לבקר...

Because it begins with darkness, the first part of the 'day' is called 'Erev' which means 'mixed-together' and indiscernible; 'Boker' is the opposite of Erev, meaning to clarify...

Vayehi erev vayehi boker does not mean evening & morning of a 24 hr day.

Rather, Bereishit 1 opens by saying that the world was *Tohu va'vohu*... Chaos and randomness.

On each day of creation, Hashem brought more order to the world, from 'Erev' to 'Boker.'

# Bereishit 1: From Chaos to Clarity A Lesson in Purposeful Organization

Each day has an internal structure: <mark>Objective > Implementation > Assessment</mark> > Summation (א) בְּרֵאשִׁית בָּרָא אֱלֹהִים אָת הַשָּׁמַיִם וְאָת הָאָרֶץ:(ב) וְהָאָּרֶץ <mark>הָיְתָה תֹהוּ וְבֹהוּ</mark> וְחֹשֶׁךְ עַל־פְּנֵיְ תְהִוֹם וְרְוּחַ אֱלֹהִים מְרַחֶּפֶּת עַל־פְּנֵיְ (ב): הַמָּיִם:

- (ג) וַיִּאמֶר אֱלֹהֵים <mark>יְהֵי אֵוֹר וַיְהִי־אְוֹר</mark>: (ד) **וַיְּרָא אֱלֹהֵים אֶת־הָאוֹר כִּי־טֵוֹב** וַיַּבְדֵּל אֱלֹהִים בִּין הָאַוֹר וּבִין הַחְשֶׁךְּ: (ה) וַיִּקְרָּא אֱלֹהֵים לֶּאוֹר` יוֹם וְלַחשֵׁךְ קַרָא לַיִלָה וַיִהִי־עֵרֶב וַיִהִי־בֹקֵר יִוֹם אֶחָד: פ
- (ו) וַיַּאמֶר אֱלֹהִים <mark>יְהֵי רָקִיעַ בְּתַוֹדְ הַמֶּיִם</mark> וִיהֵי מַבְדְּיֹל בִּין מַיִם לָמָיִם:(ז) <mark>וַיַּעַשׂ אֱלֹהִים אֶת־הָרָקִיע</mark>ַ וַיַּבְדֵּל בֵּין הַמַּיִּם וְיהֵי מַבְדְּיֹל בִּין מַיָּם לָבְקִיעַ שָׁמָיִם וְיְהִי־עֶרֶב וְיְהִי־בַּקֶר יָוֹם שֵׁנִי: פ וּבִין הַמַּיִם אֲשֶׁר מֵעַל לָרָקִיעַ וִיְהִי־כֵן: (ח) וַיִּקְרָא אֱלֹהִים לָרָקִיעַ שָׁמָיִם וְיְהִי־עֶרֶב וְיְהִי־בַּקֶר יָוֹם שֵׁנִי: פ
- (ט) וַיַּאמֶר אֱלֹהִים <mark>יִקְּוֹוּ הַמֵּיִם מְתַחַת הַשְּׁמַיִּם א</mark>ֶל־מָקוֹם אֶׁחָדׁ וְתֵרָאֶה הַיַּבָּשָׁה <mark>וְיְהִיכַן</mark>: (י) וַיִּקְרָּא אֱלֹהִים לְיַבָּשָׁה אֶׁרֶץ וּלְמִקְוֹה הַמַּיִם קָרָא וּלְמִקְוֹה הַמַּיִם הָשְׁמַיִּם אֶלּהִים **תִּדְשֵׁא הָאָרֶץ דֶּשֶׁא** עָשֶׂב מַזְרָיע זֶרַערֹבְוֹ עָשֶׂה פְּרִי לְמִינֹוֹ אֲשֶׁר זַרְערֹבְוֹ עַלִּהְאָרֶץ דָּשֶׁא הָאָרֶץ דֶּשֶׁא עָשֶׂב מַזְרִיע זֶרַע לְמִינֹהוּ וְעֵץ עָשֶׂה־פְּרְיִ אֲשֶׁר זַרְערֹבוֹ לְמִינֵהוּ וְיַיְרְא אֱלֹהָים כִּיִיטְוֹבּ: (יג) עַל־הָאֶרֶץ וְיִּשְׁא הָאָרֶץ דֶּשֶׁא עֲשֶׂב מַזְרִיע זֶרַע לְמִינֹהוּ וְעֵץ עָשֶּה־פְּרְיִ אֲשֶׁר זַרְערֹבוֹ לְמִינֵהוּ וְיַיְרְא אֱלֹהָיִם כִּיִיטְוֹבּ: (יג) וְיִהִי־עֵרֶב וַיִּהִי־בַּקְר יִוֹם שְׁלִישִׁי: פ
- (יד) וַיָּאמֶר אֱלהֹים <mark>יָהֶי מְאֹרֹת בְּרְקִיעַ הַשָּׁמַּיִם</mark> לְהַבְּדִּיל בִּין הַיַּוֹם וּבִין הַלְּיְלָה וְהָיִוּ לְאֹתֹת וּלְמְוֹצְדִים וּלְיָמִים וְשָׁנִים: (טו) וְהָיִּוּ לִמְאוֹרֹת בְּרְקִיעַ הַשָּׁמַיִׁם לְהָאֵיֵר עֲל־הָאֶרֶץ וַיְהִי־כֵן: (טז) <mark>וַיַּעַשׁ אֱלֹהִים אֶת־שְׁנֵי הַמְּאֹרָת</mark> הַגְּדֹלְים אֶת־הַמָּאוֹר הַנְּדְלֹּי לְמֶמְשֶׁלֶת הַכּּוֹכָבִים: (יז) וַיִּתֵּן אֹתֶם אֱלֹהִים בְּרְקִיעַ הַשְּׁמֵיִם לְהָאֵיר עַל־הָאָרֶץ: (יח) וְלִמְשׁל בַּיִּוֹם וּבַלַּיְלָה וְלְהַבְּדֹּיל בִּין הָאוֹר וּבִין הַתְשֶׁךְ <mark>וַיִּרְא אֱלֹהִים כִּי־טִוֹב</mark>: (יט) וְיְהִי־עֶרֶב וְיְהִי־לֵּבֶר יָוֹם רְבִיעִי: פּ
- (כ) וַיַּאמֶר אֱלהִים <mark>יִשְׁרְצִוּ הַמַּׂיִם שֶׁרֶץ נַבֶּשׁ חַיָּה</mark> וְעוֹף ׁ יְעוֹפֵף עַל־הָאֶׂרֶץ עַל־פְּנֶי רְקִיעַ הַשָּׁמִיִם: (כא<mark>) וַיִּבְרָא אֱלֹהִים</mark> אֶת־הַתַּנִּינֶם הַגְּדֹלְים וְאֵת כָּל־נָבֶשׁ הָחַיָּהוֹ הָרֹמֶשֶׁת אֲשֶׁר שָׁרְצוּ הַמַּיִם לְמִינֵהֶם וְאֵת כָּל־עְוֹף כָּנָף ׁלְמִינֵהוּ <mark>וַיִּרְא אֱלֹהָים כִּי־טְוֹב</mark>: (כב) וַיְבָרֶךְ אֹתֶם אֱלֹהָים לֵאמִר פְּרָוּ וּרְבֹוּ וּמִלְאוּ אֶת־הַמַּיִּם בַּיַמִּים וְהָעוֹף יֵרֶב בָּאָרֶץ: (כג) וְיְהִי־עֶרֶב וְיְהִי־בַּקֶר יִוֹם חֲמִישִׁי: פ
  - (כד) וַיַּאמֶר אֱלֹהִים <mark>תּוֹצֵּא הָאָּרֶץ נֶפֶשׁ חַיָּה</mark> לְמִינֶּהּ בְּהֵמֶה וָרֶמֶשׁ וְחָיְתוֹ־אֶרֶץ לְמִינֶהּ וַיְהִי־כֵן: (כה) <mark>וַיַּעשׂ אֱלֹהִים אֶת־חַיַּּת הָאָרֶץ</mark> לְמִינָהּ וְאֶת־הַבְּהֵמָה ׁלְמִינָהּ וְאֵת כָּל־רֶמֶשׁ הָאֲדָמָה לְמִינֶהוּ <mark>וַיַּרְא אֱלֹהָים כִּי־טְוֹב</mark>:
- (כו) וַיָּאמֶר אֱלֹהִים **נְעֲשֶׂה אָדֶם בְּצַלְמֵנוּ כִּדְמוּתֵנוּ** וְיִרְדּוּ בִדְגַּת הַיָּם וּבְעוֹף הַשָּׁמַים וּבַבְּהַמָּה וּבְכָל־הָאֶֹרֶץ וּבְכָל־הָּאֶבֶׁט הָרֹמֵשׁ עַל־הָים בָּרָא אֹתְוֹ זָכָר וּנְקֵבֶה בָּרָא אֹתָם: (כח) וַיְבֵרֶךְ אֹתִם אֱלֹהִים וְיֹּאמֶר לְהֶם הֶּלָהִים בְּרָא אֹתְוֹ זָכָר וּנְקֵבֶה בָּרָא אֹתָם: (כח) וַיְבֵּרֶךְ אֹתִם בְּצַלְ<mark>מוֹ</mark> בְּצֵלֶם אֱלֹהִים בְּרָא אֹתְוֹ זָכָר וּנְקֵבֶה בָּרָא אֹתָם: (כח) וַיְבֶּרֶךְ אֹתֶם אֲלֹהִים הְנֵּה נְתָּתִּי בְּלְהִי וְלְחִי הַבְּלֹי הָעֵץ אֲשֶׁר בְּלִיף הַשְּׁמִים וּבְּכָל־חַיֻּה הְרֹמֵשֶׁת עַל־הָאָרֶץ וְלָבְלֹח הְנֶּאֶרְ אֲשֶׁר בָּלֹּהְעָץ אֲשֶׁר־בִּוֹ בְּלִיהְעֵץ אֲשֶׁר־בִּוֹ בְּרִיתֵץ זְרֵע לְכֶם יְהְיֶה לְאָכְלָה: (ל) וְלְכָל־חַיַּת הָאָרֶץ הַשְּׁה הַשְּׁמִים וּלְכָלוֹ רוֹמֵשׁ עַל־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־בּוֹ נָבֶשׁ חַיָּה אֶת־כָּל־יֵרֶק עֲשֶׂב לְאָכְלֶה וִיְהִיכְן:(לא) וְיִּרְא **אֱלֹהִים אֶת־כָּל־אֲשֶׁר עֲשָׂה**

<u>וָהְנָה־טוֹב מָאָד וַיִהִי־עֵרָב וַיִהִי־בַּקֶר יְוֹם הַשִּשִׁי: פ</u>

# **Creation Story Patterns**

### 1. Simple Linear Progress (1>6)

Even a cursory look at Bereishit 1 shows a progression from simple to complex, beginning with light and ending with humanity.

### 2. Complex Relationships

But a closer study of Bereishit 1 using tools of analysis reveals more complex patterns indicative of more complex structures and patterns.

|               | Habitat      | Inhabitant          |
|---------------|--------------|---------------------|
| Day 1 > Day 4 | Light & Dark | Sun & Moon          |
| Day 2 > Day 5 | Sea & Sky    | Fish & Fowl         |
| Day 3 > Day 6 | Dry Land     | Terrestrial Animals |

The defining feature of a **pattern** is that once you figure out the pattern, you can predict what will follow. God created a universe with built in patterns, namely 'laws of nature'; by studying the patterns, we learn how to predict what will happen in nature.



# Rosh Hashana: Hayom Harat Olam

#### ויקרא רבה פרשת אמור פרשה כט

א בחדש השביעי באחד לחדש... תני בשם ר"א בכ"ה באלול נברא העולם ואתיא דרב כההיא דתני ר"א דתנינן בתקיעתא דרב זה היום תחלת מעשיך זכרון ליום ראשון כי חוק לישראל הוא וגו' ועל המדינות בו יאמר איזו לחרב ואיזו לשלום איזו לרעב ואיזו לשובע ובריות בו יפקדו להזכירם לחיים ולמות נמצאת אתה אומר ביום ר"ה.

#### Midrash Vayikra Rabba Parshat Emor 29

On the first day of the seventh month... It was taught in the name of Rabi Eliezer: The world was created on the 25<sup>th</sup> of Elul. And the teaching of Rav supports this, for the text of Rav's Machzor read as follows: "Today is the anniversary of your handiwork, a remembrance of the first day..." and it works out that we read this on Rosh Hashana (corresponding to the 6<sup>th</sup> day of creation, when mankind was created).

#### ביאור הגר"א אורח חיים סימן תקפא

ביום א'. ז"ל הר"ן בפ"ק דר"ה ויש לשאול למה אדם נידון בר"ה ... ותי' דבר זה למדנו ממ"ש בפסיקתא בשם ר"א בפ' דרשו ה' בהמצאו בכ"ה באלול נברא העולם וזהו מ"ש בגמ' ר"א אומר בתשרי נברא העולם על בריית אדה"ר נאמר שבו נגמר בריית העולם וגרסי' תו התם נמצאת אומר בר"ה נברא אדה"ר ...ולפ"ז מ"ש בפ"ג כמאן מצלינן האידנא זה היום כו' על יצירת אדה"ר קאמרינן אבל בכ"ה באלול תחלת בריאת העולם היא ...

#### Commentary of the Vilna Gaon (GR"A) to Orach Chaim 581

The Ra"N asks why mankind is judged on Rosh Hashana?... The answer is found is the teaching of Rabi Eliezer, namely that creation began on the 25<sup>th</sup> of Elul, but when we say that the world was created on Rosh Hashana we mean that Mankind was created on that day (the 6<sup>th</sup> day of creation), at which point the creation of the world was complete. This is what we mean when we recite 'Today is the anniversary of your handiwork, a commemoration of the first day...

Rosh Hashana is not a celebration of the creation of the universe, rather it is the **anniversary** of the beginning of mankind's relationship with Hashem. Every relationship has responsibility and accountability, which is why the anniversary of that relationship is also the day we are judged.



# Rosh Hashana: Anniversary of Day 6

#### Midrash Vayikra Rabba Parshat Emor 29

On the first day of the seventh month... It was taught in the name of Rabi Eliezer: The world was created on the 25<sup>th</sup> of Elul. And the teaching of Rav supports this, for the text of Rav's Machzor read as follows: "Today is the anniversary of your handiwork, a remembrance of the first day..." and it works out that we read this on Rosh Hashana (corresponding to the 6<sup>th</sup> day of creation, when mankind was created).

#### ביאור הגר"א אורח חיים סימן תקפא

ביום א'. ז"ל הר"ן בפ"ק דר"ה ויש לשאול למה אדם נידון בר"ה ... ותי' דבר זה למדנו ממ"ש בפסיקתא בשם ר"א בפ' דרשו ה' בהמצאו בכ"ה באלול נברא העולם וזהו מ"ש בגמ' ר"א אומר בתשרי נברא העולם על בריית אדה"ר נאמר שבו נגמר בריית העולם וגרסי' תו התם נמצאת אומר בר"ה נברא אדה"ר ...ולפ"ז מ"ש בפ"ג כמאן מצלינן האידנא זה היום כו' על יצירת אדה"ר קאמרינן אבל בכ"ה באלול תחלת בריאת העולם היא ...

#### Commentary of the Vilna Gaon (GR"A) to Orach Chaim 581

The Ra"N asks why mankind is judged on Rosh Hashana?... The answer is found is the teaching of Rabi Eliezer, namely that creation began on the 25<sup>th</sup> of Elul, but when we say that the world was created on Rosh Hashana we mean that Mankind was created on that day (the 6<sup>th</sup> day of creation), at which point the creation of the world was complete. This is what we mean when we recite 'Today is the anniversary of your handiwork, a commemoration of the first day...

Rosh Hashana is not a celebration of the creation of the universe, rather it is the **anniversary** of the beginning of mankind's relationship with Hashem. Every relationship has responsibility and accountability, which is why the anniversary of that relationship is also the day we are judged.

### Rosh Hashana: When was 'Adam' Created?

#### We now understand that:

- A 'day' of creation was a divine stage of organization and not a 24 hr period
- The movement of creation was from simple to complex
- Creation began with light/energy and ended with human being endowed with the image of God

#### As a result:

- Each 'day' of creation could have been millions of years long
- There is nothing in the Torah that is at odds with the scientific theory of evolution
- Early forms of the human being could have existed before Adam; the creation of Adam in the Torah marks our endowment with the divine image, which sets us apart from the animal kingdom and marks the beginning of our relationship with Hashem.

#### When did our relationship with God begin?

- One of the most significant things that differentiates humans from the animal kingdom is the use of written language (many species communicate using spoken language)
- According to the WRITTEN Torah, our relationship with Hashem dates back 5780 years.
- Written language is approx. 5500 yrs old. Scientists also maintain that an explosion in human intelligence took place at around the same time

#### Ewan Clayton, Where Did Writing Begin? (The British Library)

Scholars generally agree that the earliest form of writing appeared almost 5500 years ago in Mesopotamia (present-day Iraq). Early pictorial signs were gradually substituted by a complex system of characters representing the sounds of Sumerian (the language of Sumer in Southern Mesopotamia) and other languages.

#### Gabora, Liane & Russon, Anne (2013), The Evolution of Intelligence.

...the story of how human intelligence evolved does not end with the arrival of anatomical and behavioral modernity. The end of the ice age around 10,000–12,000 years ago witnessed the beginnings of agriculture and the invention of the wheel. Written language developed around 5,000–6,000 years ago...

### Rosh Hashana: The Evolution of Adam

Drush Ohr Chaim, R. Yisrael Lipshutz (Tiferet Yisrael), d. 1860, Danzig

דרוש אור החיים -

In his Drush Ohr Chaim, the Tiferet Yisrael, author of the standard commentary to the Mishna, writes about the great scientific discoveries of his era that strengthen the mesorah that has been handed down by our ancestors, including fossilized remains of the Woolly Mammoth, and two of the earliest dinosaurs, Iguanadon and Megolasaurus. Rav Lipshutz writes that chazal acknowledged the existence of lesser developed 'hominids' (precursors of homo sapien) who lived thousands of years before Adam, and that Adam represented a new stage of creation, namely a more highly developed intellectual creature ready for a relationship with Hashem.

of the standard commentary to the Mishna, writes מאנוסים, והם גלוהו למ זה כמה מאום שנים – מלאסהו שוב בהעבע מאום ורבוחים, והם גלוהו למ זה כמה מאום שנים – מלאסהו שוב בהעבע מאום ברורה לעינים בותנים המאוחרים כבותנים הבהירה ביחר.

ורבר ידעם מעלמות חים ענקיי אחת שנתלאת בעתקי ארץ סביב עיר באלטיתארע באמעריקא, אשר ארכם יא רגל, זגבסם מכפות רגלים הראשונים, עד קלה כתפותים, י"א רגל, ומכף רגלים האחרונים עד גבסם, יש ע' רגל. וגם באייראפא ובההארץ בעבירגע נמלא בקעמקי ארץ עלמות זאת החים, יפורים אחת הנה ואחת הנה; וקראו בשבירגע נמלא בקעמקי ארץ עלמות זאת החים, יפורים אחת הנה ואחת הנה בשם לכל מין חים כאת מאממוע.

רבן מצאו מין בריאה אבניים שקראוה <mark>איגוואנאדאן שגבהה ע"ו רגל וארכה עד צ'-רגל;</mark>
ומחוך חכונם אבריה שפטו החוכניים שמאכלה רק חליר הי'. ועוד מין חי' אחרת
מצאו שקראוה מעבאלאזוירום, שהיחה רק מעט קטן מאיגוואנאדאן, אבל היחה חי' טורפח,
ואוכלת בשר.

דר פעד"ב שאוחן הבני אדם שהיו בעולם הקדום שנקראין פראאדפתיטען בל"א, ר"ל הבני אדם שהיו בעולם קודם בריאת אדם הראשון העכשויי; הן הן החחקע"ד דורום שחכרו בשבת [דפ"ח] וחגיגה [די"ד], שהיו נבראים קודם בריאת העולם העתיי: דלפי דברי רו"ל שם, דרש כן מדכחיב דבר לוה לאלף דור, ושהיה ראוי שחנחן החורה למוף אלף דורום הקודמין, דהיינו בתחלת העולם העתיי. של שנברא בהה יוסיר בהשכלה ובמדות יוחר מעולם שקדמו.

#### Rabbi Samson Raphael Hirsch, Collected Writings, vol. 7 (pp. 263-264)

...even if the latest scientific notion that the genesis of all the multitudes of organic forms on earth can be traced back to one single, most primitive, primeval form of life should ever appear to be anything more than what it is today, a vague hypothesis still unsupported by fact. Even if this notion were ever to gain complete acceptance by the scientific world, Jewish thought... would call upon its adherents to give even greater reverence than ever before to the one, sole God Who, in His boundless creative wisdom and eternal omnipotence, needed to bring into existence no more than one single, amorphous nucleus and one single law of "adaptation and heredity" in order to bring forth, from what seemed chaos but was in fact a very definite order, the infinite variety of species we know today, each with its unique characteristics that sets it apart from all other creatures.

# Rosh Hashana: Celebrating 5780 of Relationship

#### Will the Real Homo Sapiens Please Stand Up?

by Rabbi Noson Weisz

While studying at the famed yeshivas of Chaim Berlin, Lakewood and the Mir in Jerusalem, Rabbi Noson Weisz also received a degree in Microbiology from the University of Toronto, MA in Political Science at the New School for Social Research and his LLB from the University of Toronto. Rabbi Weisz is currently a senior lecturer at Yeshiva Aish HaTorah in Jerusalem.

The archeological record conclusively demonstrates that human beings identical to modern man in all outward respects have inhabited this planet for hundreds of thousands of years... There are skeletal remains of homo sapiens all over the planet which convincingly demonstrate his uninterrupted presence here for hundreds of thousands of years. But this homo sapiens, physiologically congruent with ourselves in all respects, was a hunter-gatherer living in a static Stone Age culture throughout this entire period. He had no systematic agriculture... He did not invent writing and so left no records... The picture that emerges from all the archeological discoveries describes the homo sapiens as a highly talented sort of animal, using tools and language to improve his quality of life. But he demonstrates the same lack of progress as tigers or elephants. There is no movement forward toward more advanced technologies or more complex cultural interactions over a historical period measuring hundreds of thousands of years... About six thousand years ago, seemingly out of nowhere there is a record of a remarkable change in this stable Stone Age pattern of human remains in one particular area of the planet, Mesopotamia. Overnight in terms of historic time, we have the development of sophisticated architecture, advanced pottery, organized agriculture, the rise of major population centers akin to cities, the appearance of metallic weapons and ornaments, the development of writing and records, the appearance of sophisticated political structures and empires, traces of complex religions and the ceremonies associated with them... In other words, the Biblical description of the creation of man really tells the story of the creation of civilized, post Stone Age man, who we now call homo sapiens... The archeological evidence not only does not contradict the Bible story of creation, it substantially confirms it... if we accept the view that the creation story is a description of the transformation of merely physical man into spiritual man, all the archeological facts and the Biblical chronology blend perfectly. Homo sapien was created on the 6th day along with the higher mammals. But he is not Adam... Adam was created by God exactly 5,762 years ago...

Science teaches us that the universe is billions of years old and has developed according to evolutionary theory.

Similarly, human beings evolved from early hominids (like Lucy) that closely resembled apes. However, these early hominids' were simply highly developed animals, part of the evolving creation of the animal kingdom. Approximately 6000 years ago, the historical record shows a dramatic explosion of intellectual development among humans, including written language, architecture and culture. In short, the human being evolved to the point of readiness for a relationship with Hashem and is endowed with a soul (divine image). This is the creation of Adam 5780 years ago. Rosh Hashang is not a celebration of the scientific universe which is 15 billion years old. It is a celebration of our Tzelem Elokim and our relationship with Hashem, which mark the end of the 6th and final stage (day) of creation 5780 years ago.