# טעמי המקרא (TROPE)\*



\* Music. A manner of playing; a mode; a harmonization. Obsolete.

## רש"י ברכות סב ע"א

• [These are] the musical notations of the Torah, Prophets, and Writings, whether recorded in scrolls or [reflected] in raised voice or the tintinnabulation of the recitation of pashta, darga, and shofar mahpakh. One moves one's hand according to the notation; I have witnessed [this practice] among readers who have come from the Land of Israel.

נגינות טעמי מקרא של תורה,
נביאים, וכתובים, בין בניקוד
שבספר בין בהגבהת קול ובצלצול
נעימות הנגינה של פשטא ודרגא
ושופר מהפך: מוליך ידו לפי טעם
הנגינה; ראיתי בקוראים הבאים
מארץ ישראל.

בראשית ברא אכהים את השכוים ואת הארץ והארץ היונה תהו ובהו ודושיך על פני תהום ורוזו אכהים מרוופת על פני המים ויאמר אלהים יהי אור ויהי אור וירא אלהים את האור כי טוב ויבדים אכהים בין האור ובין הדושיך ויכוריא אכהים לאור יום וכוזש"ך קרא כיכה ויהי ערב ריהי בקר יום אחד ויאכור אלהים יהי רקיע,בתוך המים ויהי מבדיכ בין מים למים ויעש אלהים את הרקיע ויבדכי בין המים אשר מתוחת לרקיע ובין המים אשר בועל כרקיע ויהי כן ויקרא אלהים כרקיע שמים ויהי ערב ויהי בקר יום שני

בראשית ברא אַלהים אָת השְמִים וֹאָת הָאָרֶץ: וְהָאָרֶץ בּ הַיְתָה תֹרוּ נָבוּה וְחָשֶׁךְ עַלְּפִנְ תִרְוֹם וְרָוֹהַ אֶלְהִים מְרַהֶּפֶת עֵּלְּתִּנְ הַמָּוִם: וַיְאמֶר אֶלְהַיִם יְהַיְּ אָוֹר וַיְהִר 3 אור: וירא אַלהים אֶת־הָאוֹר כ־מָוֹב וַיִבְבֵּל אֱלְהִים בֵּין 4 הָאור וֹבֵין הַרְוּשֶׁר: זַיִּכְוֹרָא אֱלְהֵים וּ לָאור יום וְלַחְשֶׁר ה בורא לילדי ווניהמרב ווניהלמר יום אחר: יה פ נואפר אַלְנָים יְנֵי נַלָּוֹהַ בִּנִינַ נַפְּנִים וְנִינִ מִבְּנְיִם בְּן פּ בַּיִם לְבָיִת: וַיַּצְשׁ אֱלְהִים אֶת־הָרָכִוּעַ וַיִבְהֵּל בֵּן הַפִּּים ז אָאָר טִתַּנוּע לָנְרָלְוֹת וּבֹּוּ נִבֹּוּ נִיכָּוֹם אָשֵׁר מִמֹּלְ לְנְרַלֵּוֹת וֹדִיר כן: נולונא אַלונים לְרַלוֹת שָׁלָים ווֹנִיוּבְרֶב ווֹיִוּבְלֵר אַ וַיָּאמֶר אֶלְהִים יָכָּוֹנִ הַפִּים מִתַּחַת הַשְּׁמִים אֶלְ-מְכָּוִם אָהָׁר פּ

ישוחיות וותורני ויכורא אלדים ו ליבשה ארץ י

While there are slight variations in the cataloguing of these notations, they are generally divisible into five gradually descending orders of strength:

- Keisarim (emperors): sof pasuk and etnaḥta;
- Melakhim (kings): segol, shalshelet, zakef katan, zakef gadol, tipeḥa;
- Sarim (ministers) or mishnim (viceroys) :ravi'a`, zarka', pashta', yativ, tevir;
- Shelishim (officers): Pazer, karnei parah, telisha' gedolah, geresh, gereshayim, munaḥ le-garmeh;
- Mesharetim (servants): munaḥ, mahpakh, merekha', merekha' kefulah, darga', kadma', telisha' ketannah, yeraḥ.

The following is a brief introduction, for teachers, to *te'amei ha-mikra*, with an emphasis on its function as an application of conventional grammar, syntax, and reading comprehension.

#### 1. Te'amim are Punctuation

Substitute "punctuation" for *te'amim* and their principal function becomes both apparent and familiar: combining words into phrases and indicating the relationship of adjacent phrases to one another. By teaching *te'amim* we are instructing students in punctuation: the syntactical division of a verse as it is meant to be understood. Proper understanding produces proper punctuation; incorrect punctuation betrays misunderstanding.

There is, of course, more to *te'amei ha-mikra* than just recognizing it as Biblical punctuation. We also have to establish the ground rules of Biblical Hebrew syntax and to determine which punctuation values are represented by which *te'amim*.

#### 2. Continuous Dichotomy

The principle which governs Biblical Hebrew syntax (vis a vis *te'amim*) is "continuous dichotomy," i.e., a verse is divided into two parts, and then each part is subdivided in two — continuously — until each subdivision consists of no more than two words.

Let us take for instance, Genesis 1:4:

וירא אלקים את – האור כי – טוב ויבדל אלקים בין האור ובין החשך.

a) The first, and major, division — indicated by a change of subject or action — separates the verse as follows:

```
    וירא אלקים את – האור כי – טוב
    ויבדל אלקים בין האור ובין החשך
```

b) Next we subdivide each part into subunits of no more than two words each:

```
1. וירא אלקים | את -- האור | כי -- טוב
2. ויבדל אלקים | בין האור | ובין החשך.
```

c) Then we establish the relative positions of the parts of the sentence to each other, yielding the following diagram:

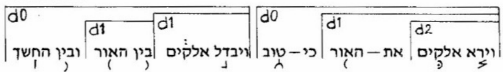
[NOTE: All divisions are represented by vertical lines, the height of each line determined by the relative importance of the division it represents. The attached horizontal line indicates the range of the phrase determined by that division.]



- d) Finally, the relationships between the subdivided units like the relationships among major and subordinate clauses in English syntax are delineated by a hierarchic system of disjunctive (pausal) *te'amim*. (See summary below).
- 3. The Hierarchy of the Te'amim
- a) The end of a complete sentence is marked by the highest order accent, called סילוק
  (a.k.a. סילוק ) whose symbol is ! [NOTE: All te'amim are positioned above or below the
- (a.k.a. סוף פסוק ) whose symbol is I [NOTE: All te'amim are positioned above or below the accented syllable of the word they accompany.] Here: הֹחָשׁר
- b) The largest break within the sentence is served by another highest order accent, the אתנחתא (symbol: מי−טוב)
- c) The largest remaining subdivision within each half of the sentence gets a disjunctive accent of the second level: אללים for אללים for אללים for אללים
- d) Finally, whenever a second word remains within a unit [NOTE: hyphenated words count as a single word for this purpose], it is served by a conjunctive (joining) accent: תביר is served by מונח by מונח (yielding ויבדל: זקף קטן; (ויבדל: זקף קטן);

טפחא and טפחא both by מרכא (בין ובין).

e) The result:



- 4. A Summary of the Accents: Disjunctive accents
  - a) dO (Hebrew: קיסרים ) disjunctives of the highest order
  - b) d1 (Hebrew: מלכים ) disjunctives of the second level סגול זקף גדול זקף קטן טפחא
  - c) d2 (Hebrew: משנים ) disjunctives of the third level זרקא תביר יתיב פשטא רביע
  - d) d3 (Hebrew: שלישים ) disjunctives of the lowest level מנח לגרמִיהָ גרשׁים גרש תלישה גּדולה פוֹר

Principle of hierarchy of disjunctive accents: The disjunctive accent which divides a phrase is of one level lower than the disjunctive accent which marks the end of that phrase.

Conjunctive accents:

תלישה – קטנה דרגא מהפך קדמא מרכא מנח

# MASORETIC TEXT IV

#### **ANOMALIES:**

- KEREI-KETIV
- DOTS
- TRUNCATED/REDUCED/ENLARGED LETTERS
- SUSPENDED LETTERS
- INVERTED NUNS
- SCRIBAL EMENDATIONS

# RABBI DAVID KIMHI (II SAMUEL 15:21)

It appears that during the First Exile, the [authoritative] scrolls were lost or moved and the sages who knew Scripture well died. The Men of the Great Assembly, who restored the Torah to its previous glory, found differences among the remaining scrolls and followed the majority, according to their judgment. Wherever they were unable to make a determination, they wrote one [version] without vocalization, or wrote it in the margin but not in the body of the text, or wrote one [version] in the margin and another in the text.

נראה כי בגלות הראשון אבדו הספרים ונטלטלו והחכמים יודעי המקרא מתו, ואנשי כנסת הגדולה, שהחזירו התורה ליושנה, מצאו מחלוקת בספרים הנמצאים והלכו בהם אחר הרוב לפי דעתם. ובמקום שלא השיגם דעתם על הברור, כתבו האחד ולא נקדו, או כתבו מבחוץ ולא כתבו מבפנים, או כתבו אחד מבחוץ ואחד מבפנים:

לעת ערב והנה עלה־זית טרף בפיה וידע נח בי־קלי הפים מעל הארץ: וייָחל עוד שבעת ימים אחרים וישלח את היינה לא-יִספָה שוב־אליו עוד: ויהי באחת ושש־מאות שנה בראשון באחר לחדש חרבו המים מעל הארץ ויִסר נח את בְּבְּקָה הַתַבְּה וַיִּרְא וְהָנֵה תַרְבִּוּ פְּנֵי הַאַדְמֵה: ובַּחֹרֶשׁ הַשֵּׁנִי בשבעה ועשרים יום לחדש יבשה הארץ: שלהים אֶל־נַח לַאמִר: צֵא מִן־הַתְּבָה אַתָּה וְאִשְׁתְּךָ וּכְנֵיִרָ רְשֵׁי־בָּטֶּדָ אִתֶּדְ: כָּל־הַחַיָּה אֲשֶׁר־אִתְּדָ מִכָּל־בָשֶׁר בָּעֻוֹר ובַבְהַמֶּה וּבְכָל־הָרֶמֶשׁ הָרמֵשׁ עַל־הָאֶרֶץ הוּצְא אִתֶּךְ וְשֵׁרְעוֹ בְּאָרֶץ וּפָּרָוּ וְרָבִוּ עַל־הָאֶרֶץ: וַיִּצֵא־נְחַ וּבָנֵיו וְאִשְׁתוּ וּנְשֵׁי־

יייה בימי אַמְרָפֶל מֶלֶךְ שִׁנְעָר אַרְיוֹךְ מֶלֶךְ אֶלְסֵר בְּרָלְעֶמֶר יא יבע מֵלֶךְ עִילָם וְתִרְעָל מֶלֶךְ גוֹיִם: עשו מִלְחָמָה אֶת־בֶּרַע מֶלֶךְ יא יבע פְּרָ עִילָם וְתִרְעָל מֶלֶךְ עִמֹרֶה שִׁנְאָב וּמֶלֶךְ אַרְמָה וְשֶׁמְאֵבֶר יִפְים וְשֶׁמְאֵבֶר יְבִיים וְמֶלֶךְ בֶּלַע הִיא־צְעַר: כָּל־אֵלֶה חֲבְרוֹ אֶל־עֵמֶק צְבוֹיִם מָלֶךְ צְבוֹיִם וְמֶלֶךְ בֶּלַע הִיא־צְעַר: כָּל־אֵלֶה חֲבְרוֹ אֶל־עֵמֶק צְבוֹיִם הָוֹא יָם הַמֶּלֶח: שְׁתִים עֶשְׁרֵה שָׁנָה עַבְּרִוֹ אֶת־

שמואל ב

עבויהוד

מַהַרבַּת

הַנַעַר הַצְפָּה אֶת־עִינָו וַיִּרָא וְהְנֵה עַם־רֵב הְלְכֵים מְדֵּרְךְ אַחַרֵיו מִצֵּד הָהֶר: וַיַּאמֶר יְוֹנָדֶב אֶל־הַמֶּלֶךְ הַנָּה בְּנֵי־הַמֶּלֶךְ באו כרבר עבדך כן היה: ויהי ו ככלתו לדבר והנה בני-המלך באו וישאו קולם ויבכו וגם־הַמֶּלֶךְ וְכָל־עַבֶּדָיו בָּכוּ בִּכּי בְּדוֹל מִאִד: וְאַבְשָׁלִוֹם בָּרַח וַיִּלֶךְ אֶל־תַּלְמִי בָּן־עמיחור מֶלֶךְ גשור ויתאבל על-בנו כל-הימים: ואבשלום ברח וילך גשור וְיָהִי־שֶׁם שָׁלְשׁ שָׁנִים: וַתְּכַל דָּוִדְ הַמֶּלֶךְ לְצֵאת אֶל־אַבְשָׁלִוּם בידנחם על־אמנון בי־מת: וידע יואב בור צֶרְיָה כִּי־לֵב הַפֶּלֶךְ עַל־אַבְשָׁלוֹם: וַיִּשְׁלַח יוֹאָב תְּלוֹעָה וַיִּקְח משם אשה חכמה ויאמר אליה התאבלי־נא ולבשי־נא בגדי־אַבֶל וְאַל־תַסוֹכִי שָׁמֶן וְהָיִית כָּאִשָּׁה זֶה יָמֵים רַבִּים מִתְאַבֶּלֶת עַל־מֵת: וּבָאת אֶל־הַפֶּלֶדְ וְדַבַּרַתְ אַלָיו כַּדְּבֵּר הַנֶּה וַיָּשֶׁם יוֹאָב אֶת־הַדְּבֶּרֶים בְּפִיהָ: וַתֹּאמֶר הֵאשָׁה הַתְּקֹעִית אֶל־הַפֶּלֶךְ וַתִּפְּל עַל־אַפֶּיהָ אַרְצָה וַתִּשְׁתֵחוּ וַתִּאֹמֶר הוֹשְעָה וַיִּאמֶר־לָה הַמֶּלֶדְ מַה־לֶּדְ וַתֹּאמֶר אבל אשה־אלמנה אני וַיְמָת אִישִׁי: וּלְשִׁפְּחַתְךָ שְנֵי בָנִים וַיָּבָּצִוּ שְנֵיהֶם בַשְּׁדֶּה וְאֵין מַצְיל בֵינֵיהֶם וַיַּכְּוֹ הָאָחֶד אֶת־הָאָחֶד וַיָּמֶת אֹתוֹ: וְהַנֵּה לָּמָה כָל־הַנִּישְׁפָּחָה עַל־שִׁפְּחָתֶׁךְ וַיְּאמְרוֹ תְנֵיוֹ אֶת־מַכֵּה אָחִיו וּנְמִתְהוֹ בְּנָפֶש אָחִיוֹ אֲשֶׁר הָרְג וְנַשְׁמֵיְרָה גַם אֶת־הַיוֹרֵש וְכִבּוּ אֶת־גַחַלְתִּי אֲשֶׁר נִשְאָרָה לְבִּלְתֵּי שְׁוֹם לאישי שם ושארית על־פני האדמה: הַפֶּלֶךְ אֶל-הָאשֶה לְכִי לְבֵיתֵךְ וַאֲנֶי אֲצֵנֶה עָלֶיִךְ: וַתֹּאמֶּוּ הָאשֶה הַתְּקוֹעִית אֶל-הַפֶּלֶךְ עָלֵי אֲדֹנֵי הַפֵּלֶךְ הֶעָוֹ וְעַל־בִּיוֹ וַיָּאמֶר הַמֶּלֶךְ הְמְּדַבּ אָבֶי וְהַכָּוֶלֶךְ וְכִסְאוֹ נָקֵי: אַלִיךְ וַהַבָאתוֹ אַלֵי וְלָא־יִסִיף עוֹד לָגַעַת בֶּךְ: וַתְּאמֶר יִוְכָּר נָא הַפֶּׁלֶךְ אֶת־יהוָה אֱלֹהֶׁיךְ מהרבית גֹאֵל הַדָּם לְשַׁחֵׁת וְל ישְּמֶידוּ אֶת־בְּנֵי וַיֹּאמֶר חִידיהוֹה אִם־יִפְּל מִשְּעַרַת והוא עבר כבניהם וישתחו ארצה עבעפעמים ער גשתו עד אוזיו וירץ עשו כקראתו ויוזבקהו ויפל על צואר<mark>ו וישקהו ו</mark>יבכו וישאאת עיניו זְּלָוּא עָבַר לִפְנֵיהֶם וַיִּשְׁתַּחוּ אַּרְצָה שֶבַע פְּעָבִים עַד־ גּ נִשְׁתוּ עַדּ־אָחִיו: וַיִּרֶשְ עַשָּׁו לִקְרָאתוֹ וַיְחַבְּבֵּלְרוּ וַיִּפְּל עַל־ בּ צַּנְאָרָוֹ וַיִּשְּׁבֵלְרוּ וַיִּבְבָּוּ: וַיִּשָּׂא אֶת־עִינִיו וַיִּרָא אֶת־הַנְשִׁים ה

# JERUSALEM TALMUD (PESAHIM 9:1)

Wherever the dotted letters are in the minority [in a particular word], expound on the undotted letters and ignore the dotted letters, and whenever the dotted letters are in the majority, expound on the dotted letters and ignore the undotted letters.

ורבנן אמרי: בשעה שהכתב רבה על הנקודה, את דורש את הכתב ומסלק את הנקודה, ובשעה שהנקודה רבה על הכתב, את דורש את הנקודה ומסלק את הכתב.

# AVOT DE-RABBI NATAN (VERSION B, CHAPTER 37)

Why all these letters dotted? Ezra said: If Elijah should [eventually] say, "Why did you write [these letters]?" I shall say to him: "But I dotted them!" And should he say, "You wrote them correctly," I shall erase their dots.

ולמה נקוד על כל האותיות הללו? אלא כך אמר עזרא: אם יבוא אליהו ויאמר, "[למה] כתבתה?", אומר אני לו, "כבר ניקדתי עליהם". ואם יאמר לי, "יפה כתבתה אותה", הריני מסלק נקודותיהן מעליהן.

## רש"י בראשית ל"ג:ד'

Dots are placed above the letters of this word, and a difference of opinion is expressed in the Baraitha of Sifré as to what these dots are intended to suggest. Some explain the dotting as meaning that he did not kiss him with his whole heart, whereas R. Simeon the son of Johai said: Is it not well-known that Esau hated Jacob? But at that moment his pity was really aroused, and he kissed him with his whole heart. (Sifrei Bemidbar 69.2)

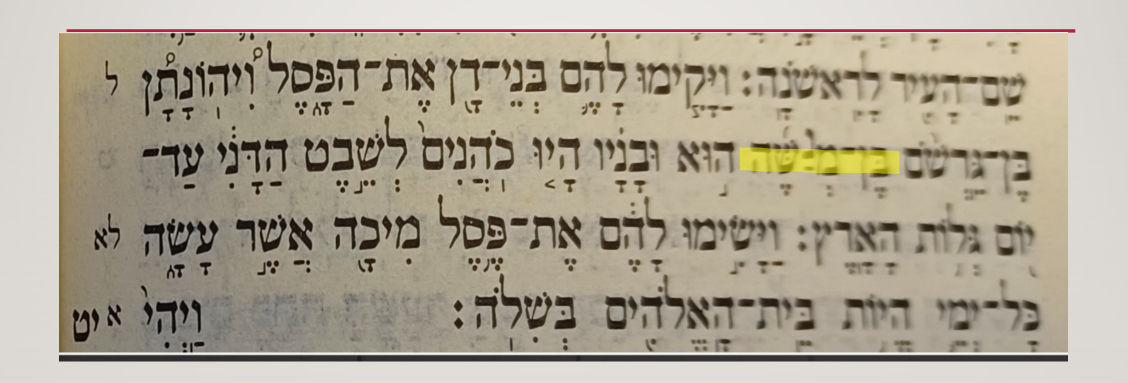
וישקהו – נקוד עליו. ויש חלוקין
 בדבר בברייתא דספרי (ספרי במדבר ט':י'): יש שדרשו נקודה זו לומר
 שלא נשקו בכל לבו. אמר ר' שונא
 ליעקב, אלא נהפכו רחמיו באותה
 שעה ונשקו בכל לבו.

והארץ היותה תהו ובדנו וזושיך על פני תהופורוזו

אלת תוכרות השימים והארץ בהבראם ביום עשות יהוה אלהיב ארץ ושימים וכל שייד העידה

יידבר יהוה אל משה לאמר פינוסבן אלעורבן אהרן הכהן השיב את דומתי מעל בני ישראל בהנאו את הנאתי בתוכם וכא ככיתי את בני ישראל בהנאתי ככן אמר הנני נתן כו אתבריני שכים והיתה כן וכזרשו אוזריו בריתכהנת עוכם

# **JUDGES 18:30**



# JERUSALEM TALMUD (BERAKHOT 9:2)

... If he were meritorious, he would be [remembered as] the son of Moses; otherwise, as a son of Menasseh.

"ויהונתן בן גרשום בן מנשה". נון תלוי – אם זכה, בן משה, ואם לאו, בן מנשה. המוזגה הארן ויאמר משה קומה יהוה ויפצו איבירונסו משנאיר מפניר ובמזה יאמר שובה יהוה רבבות אלפי ישראל

# SHABBAT (115B-116A)

The Sages taught: "... The Holy One, blessed is He, made signs for this portion fore and aft to indicate that it is not in its proper place. Rabbi [Yehudah the Prince] said: Not for this reason, but because it is an important and independent book.

Rabbi Shmuel bar Naḥman said in the name of Rabbi Yonatan: "[Wisdom built its house and] hewed its seven columns" (Proverbs 9:1)—this refers to the seven books of the Torah.

תנו רבנן: "'ויהי בנסע הארן ויאמר משה..." – פרשה זו עשה לה הקדוש ברוך הוא סימניות מלמעלה ולמטה, לומר שאין זה מקומה. רבי אומר: לא מן השם הוא זה, אלא מפני <mark>שספר</mark> חשוב הוא בפני עצמו.

דאמר רבי שמואל בר נחמן, אמר רבי יונתן: "חצבה עמודיה שבעה" (משלי ט', א') – אלו שבעה ספרי תורה.

# SCRIBAL EMENDATIONS (תיקון סופרים)

Three *midrashim*—Mekhilta, Sifrei, and Tanhuma—record among them eighteen instances throughout the Tanakh of a phenomenon they call *tikkun soferim*—literally, scribal emendations. While the term seems to imply a deliberate alteration of the original text, it is better understood as euphemistic speech, i.e. a circumlocution designed to insure reverential treatment, for the most part of God.

יִיפְנוּ מִשֶּׁם הָאֲנָשִׁים וַיֵּלְכוּ סְדֹמָה, וְאַבְּרָהָם עוֹדֶנוּ עֹמֵד לִפְנֵי ה':
The men turned away and went towards Sodom, while Abraham yet stood before God (Genesis 18:22).

According to an earlier verse (18:3), Abraham had asked God to put up with his interruption of their conversation to enable him to exercise hospitality. In that case, it was God who was "yet" standing before Abraham!

Yet, rather than describe God as waiting for a human being, Scripture utilized a form of indirection in order to preserve God's dignity, so to speak.

וְאָם כָּכָה אַתְּ עֹשֶׂה לִּי, הָרְגִנִי נָא הָרֹג אָם מָצָאתִי חֵן בְּעֵינֶיךּ, <mark>וְאַל</mark> אָרָאָה בָּרַעַתִי:

If this is what You do to me, please kill me, if I have found Your favor, lest I witness my undoing (Numbers 11:15).

Moses is pleading with God to provide him with assistance in feeding the people, who have complained (again!) about their diet.

In that case, if he were to fail to satisfy them, it would be not Moses' personal undoing, but God's plans would be undone.

Scripture again utilized euphemistic speech to deflect the criticism from God onto Moses.

## Masorah Ketannah and Masorah Gedolah

The actual form that the masoretic notes takes consists of two apparatuses, one known as the Masorah Ketanah, the "Lesser" (Latin: Parva) masorah, which appears in abbreviation in the left or right margin of the text of the Tanakh, and the other as the Masorah Gedolah, the "Greater" (Magna) masorah, which appears in the upper or lower margin and provides explanations and illustrations of the abbreviated notes appearing in the Masorah Ketanah.



כי עמד קשה מן הלך וישב קשה סרעים משטאים ור' משה הכהן דולפי רעתי כי מלת רשעים הם נים כים כברש כי השקט לא יוכל

בחללו יה כנגר עשרה בני אדם שאחרוהו א שלחה אסף ושלשה בני קרח חלוקין על ירותו

סים אשרי האיש אשר לא הלך ריש סיפראי לא יחשוב יו'לו עון י אשרי אדם שומע ליי ופים'בלשון ארמי גברא חשיב שמיעיי': ובדרך ד'ופים 'נמפר בפרר בהעלתך: לא כן יש בקריאה ופים 'נמפר בירםיהםים'ב":

א עמר ובמושנו ל' ב' כ' ובאורחת חייבין לא קם ובסיעת מ כיאם בתורו אילהן ממיקנילא איסתחר: ב מר חם בנימוסא ביידעותיה ובאוריתיה ברנין ייפם ודירי: זיהי באירן חייו היהכעץ שתול על דנציב על שורפי מוי דיאינביה שרפריו יתן בעהו מבשל בעידניה ואשרפוי לא נתרין וכל אשר יעשר ה ובל לובלבוי המלבלב סנרנר בן הַרְשָׁעִים בִּיאָם. וְמַצְלָח: לָא מְטוּר הֵיכְנָא רַשִּׁיעִי 3 - 19647 3 אֵירָהִין כִּמוֹזֶ דִי תַשְׁקְפִּינֵיה עַרְעוֹלָאּ:

## Genesis 1:1

ּבְרֵאשִׁית בָּרָא אֱלֹהִים אֵת הַשָּׁמַיִם וְאֵת הָאָרֶץ:

## Masorah Ketanah

ה', ג' ראש' פסוק' ג' ל'

## Masorah Gedolah

בְּרֵאשִׁית ג' ראש' פסוק' בראשית ברא אֿלהים ממלכות ממלכת וב' באמצע ממלכת מלכות מלכות ברא אֿלהים אשר ברא אֿלהים לעשות כי שאל נא לימים ברא אֿלהים ג' בראשית ברא אֿלהים אשר ברא אֿלהים לעשות כי שאל נא לימים

בָּרָא אֱלֹהִים ג' בראשית ברא אֿלהים אשר ברא אֿלהים לעשות כי שאל נא לימים ראשונים

| Abbreviatio           | n: Explanation:                                                                                                                 |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ה'<br>ג' ראש'<br>פסוק | The word "בראשית" appears five times in the Tanakh, three times at the beginning of a verse and twice in the middle of a verse. |
| וב' באמצע             |                                                                                                                                 |
| ړ′                    | The phrase "ברא אֿלהים" appears three times.                                                                                    |
| ל' [= ליתא]           | The word combinations "אֵת הַשָּׁמַיִם" and " וְאֵת and                                                                         |
|                       | הָאָרֶץ" appear nowhere else in the Tanakh.                                                                                     |